

Il secondo volume del «Corpus Coelestinianum»

## Alla ricerca di un luogo isolato e disagiato

a poco è in libreria il secondo volume del Corpus Coelestinianum, con gli atti del procescon gli atti del processo informativo in partibus svoltosi nel 1306-1307 e tramandati da un codice unico conservato a Sulmona (Il processo di canonizzazione di Celestino Y 2, a cura di Marini, Corpus Coelestinianum 1/2, Firenze, Sismel - Edizioni del Galluzzo, 2016, pagine 330). Gli studiosi perciò – dopo che nel primo vo-

re di Sicilia e suo figlio, il re d'Un-gheria, insieme a molti altri nobili si erano recati a visitarlo, di fatto la fama santitatis dell'eremita prima della sua elezione papale sembra re-stringersi a un'aren piutusto limita-ta, cioè alle località dell'Abruzzo che lacevano corona al massiccio della Maiella. La griglia delle domande rivolte ai testimoni rivela l'intento, perse-guito da Clemente y, di concentrare il processo di canonizzazione su Papa Celestino v e sulla sua abdica-zione: si chiese loro, infatti, di riferi-re sulla vita di frate Pietro del Mor-

nano, perché nel 124t di anni Pictro avrebbe dovuti averne trentadue, anche se Rainaldo dichiarò che tale gli sembrava essere allora letà di frate Pietro: (ut sibi videbatur), vestito dell'abito monastico in cerca dell'ubicazione dell'eremo nel quale aveva fatto penitenza frate Flaviano di Fossanova; Rainaldo, allora, gli mostrò la grotta dove quell'eremita aveva dimorato. Si tratta di un racconto assai vivo, di cui il notaio stende un rescoonto fedele; come dubitare, infatti, delle parole che il testimone dichiarò di aver rivolto a Pietro, il quale si era assentato dalla grotta alla ricerca di un luogo più isolato e disagiato: «Aspetta che cada la neve e allora vedrai se questo luogo è aspro»!

Mutila risulta invece la preziosis-

allora vedrai se questo luogo è aspros!

Mutla risulta invece la preziosissima testimonianza di frate Barrolomeo da Trasacco, che dal 1266 circa era entrato nell'Ordine monastico fondato da frate Pietro ed era stato suo compagno in diversi luoghi. Fortunatamente, il suo testo si conserva nel Compendium el il confronto mostra come, nelle parti comuni, quest'ultimo segua fedelmente il codice di Sulmona. Il miracoli, oggetto



lume (cfr. «L'Osservatore Romanos del 7 novembre 2015) era stato pubblicato il preziosissimo Compendium della Inquisito in partibus, che consente in qualche modo di integrare le lacune del codice sulmonese possono ora avere facile accesso alle fonti relative al processo imbastito per accertare la santità di Pietro del Morrone, il quale per il breve tempo di pochi mesi aveva detenuto il potere delle chiavi affidate da Cristo a Pietro e ai suoi successori con il nome di Celestino v.

Il codice di Sulmona, acefalo e mutilo (risultano deperditi 32 fogli, più quelli finali la cui entità è impossibile precisare), riporta le deposizioni rese da 117 testimoni su un totale di 324 nel corso dell'inchiesta, affidata da Clemente v all'agostiniano Giacomo da Viterbo, arcivescovo di Napoli, e a Federico Raimundi de Lecio, vescovo di Valva e Sulmona. I giudici iniziarono le loro audizioni a Napoli, il 13 maggio 3 266, per proseguire poi l'indagine a Capua (35 maggio), a Sulmona (29 maggio) - 3 giugno), a Santo Spirito di Valva (4 giugno), a sora a Sulmona (6 giugno) e portarsi infine a Ferentino in una data impossibile da precisare.

in una data impossibile da precisare.

A dispetto della sicurezza con la quale il quarantenne Niccolò Verticello, canonico della Chiesa di Napoli e professore di diritto civile, aftermava che la fama pubblica di frate Pietro corresse nelle provincie di Abruzzo, Campagna, Terra di Lavoro e nelle altre provincie del Regno di Sicilia, nonostante vari testimoni attestassero la grande notoricati di cui eggi godeva nell'area di Capua, e malgrado il costruttore (fabriator) di Sulmona Niccolò di Berardo asserisse di aver visto che il

rone (art. 1), sulla sua attività monastica, vale a dire sull'opera di fondatore e organizzatore di monasteri (art. 2), sui suoi miracoli in vita e post morteni (art. 3), infine sulla sua fama pubblica (art. 4). La linea scelta da Clemente V appariva così chiara sin dall'inizio: poiche la figura di «frate Pietro» chiamava inevitabilmente in causa la persona di Bonifacio VIII, la sua canonizzazione in quanto Papa avrebbe gettato una pesante ipoteca sul pontificato del

La griglia delle domande rivolte ai testimoni rivela l'intento di Clemente V di concentrare l'iter di canonizzazione sulla figura del monaco E non su quella del Papa

suo successore. Bertrand de Got venne quindi incontro, per un verso, alle richieste del re di Francia Filippo IV, accogliendone – dopo un regolare processo – l'istanza di canonizzazione, per l'altro resistette invece alle sue pressioni, ascrivendo nel catalogo dei santi Pietro del Morrone, non Celestino V.

I notai assolsero al loro compito con notevole precisione: nel riferire l'età dei testimoni tennero conto in maniera accurata delle diverse sfumature percepibili dalle loro asserzioni, per cui affiancarono spesso un «cirica» al numero degli anni da essi indicato o vi aggiunsero un «e più» oppure un «co ltre», rivelando in tal modo un'adesione fedele all'oralità di ciascuno. La stessa fe-

deltà si riscontra nei resoconti dei miracoli: annotarono, infatti, in modo scrupoloso se i testimoni erano stati spettatori diretti dei fatti narrati oppure se li avessero appresi per sentito dire, fino a precisare – all'interno di una stessa guarigione – quali azioni avessero visto con i loro occhi e quali, invece, gli fossero state solo riferite. Chiarirono pure che Pietro Grasso, napoletano, notaio del re di Sicilia, depose a modo suo, vale a dire «non seguendo l'ordine degli articoli».

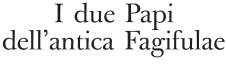
Delle testimonianze superstiti, 82 si devono a uomini e 35 a donne. Pochi testimonianze superstiti, 82 si devono a uomini e 35 a donne. Pochi testimonian in ragione dell'età, furono in grado di dire qualcosa di preciso sui primi passi dell'esperienza monastico-cremitica di frate Pietro e sul suo stile di vita nell'eremo. Risulta nondimeno preziosa la testimonianza di Rainaldo di Gentile, il quale asseri di averlo incontrato, pressappoco sessantacinque anni prima, quando aveva circa quindici anni d'età e Pietro circa ventiquattro (ma i conti non tornano, perché nel 124 di anni Pietro avrebbe

nano, perché nel 1241 di anni Pietro avrebbe

ni codice di Sulmona. I miracoli, oggetto dell'articolo terzo, costituiscono la spina dorsale dei racconti: non poteva d'altronde essere altrimenti, visto che la santità rivelava il suo coronamento nella virtus virnorum

va il suo coronamento nella virtus signorum.

Molto ancora si potrebbe dire sul nuovo volume del Corpus Coelestinianum. Queste schematiche note bastino per ora a darci un'idea della sua ricchezza e delle inedite piste di ricerca che – mettendo a disposizione di molti una fonte finora non facilmente raggiungibile in un testo notevolmente migliorato, con l'ausilio di indici e note critiche – esso consentirà di aprire. Un grazie sin-cero, perciò, va ad Alfonso Marini, che tra gli studiosi di cose celestiniane è indubbiamente uno dei più costanti e competenti.



di Claudio Matarese

di CLAUDIO MATARESE

una storia di singolare bellezza quella racchiusa nelle ultime pagine della Descriced attuale del contado di Molise di con un saggio storio sulla costituzione del regno stampata a Napoli nel 1781. L'autore. Giuseppe Maria Galanti, economista eriformatore napoletano illuminista decisamente laico, allico dell'abate Antonio Genovesi, trascorse le estati del 1779-1780 viaggiando per il Molise per la preparazione di quest'opera. L'ultimo paragrafo è dedicata alla religione.

«Io non scrivo questo articolo - precisa Galanti - che per render giustizia alla memoria di un umono grande e che per la bizzarria delle cose umane è sconosciuto. Montagano è una bella terra sei miglia lontana da Campobasso. Quando i ovi giunsi trovai il paese tutto coperto di alberi e di frutti, e di un genere il più squisito. Io ne restai sorpeso e fui istrutio che di beneficio così singolare per questo paese, è stato opera (di) un suo arciprete chiamato Damiano Pertone». In nota Galanti specifica: nacque in Montagano il di 5 luglio 1659, «vi fu arciprete a 25 settembre 1690 e vi è morto a 17 agosto 1710».

Egli «nono dava altra peniteri.

settembre f690 e vi è morto a 17 agosto 1710-8.

Egli «mon dava altra penitenza a peccatori che di piantare
un numero determinato di certi
arbori ne fondi loro proprii, e
quando non ne aveano, negli altrui, e le piantagioni erano in proporzione del numero e qualità dei peccati. Si era obbligato
alvolta a portarsi in regioni lontane a fame l'acquisto. Quando
i peccatori si scusavano di essere
poveri e di non avere strumenti
m modo il nostro parroco cra
colui che di suo denaro gli uni e

Montagano in Molise tra san Pietro Celestino e Benedetto XIII

Paltro somministrava (...) Io fui curioso di sapere, se il nostro Petrone era stato uomo di dottrina. Egli (...) felicemente non consultava che il suo buon senso naturales.

Nel 1785 sempre a Napoli in una Raccolta di varj ameddoti filosofici a morati, di diversi celòri autori troviamo un saggio di cinquanta pagine intitolato Il parroco di Montagano, o la prosperità promossa dalla Religione. Prova che la figura di don Damiano aveva colpito l'immaginazione dell'ambiente culturale napoletano contemporanco del Galanti.

Napoli del resto era la capitale del regno; anni più tardi, nello stesso milieu culturale, colpirà l'immaginazione di Benedetto Croce.

Nella natria di Damiano Perentale del regno.

lo stesso milieu culturale, colpiră l'immaginazione di Benedetto Croce.
Nella patria di Damiano Petrone il genius loi doveva essere molto ben disposto: non lontano da Montagano, sulla strada a tornanti che scende alla valle del Biferno, sorgeva l'abbazia benedettina di Santa Maria di Faifoli, erretta nei pressi dell'antico centro sannitico poi municipio romano di Fagifulae (da faggio, citato da Tito Livio e Plinio il Vecchio); è l'abbazia dove san Pietro Celestino entrò in giovane et al 1230 circa, studiò, prese l'abito di san Benedetto e di cui più tardi, negli anni 1276-1279, fu abate. Pietro era nato probabilmente a Sant'Angelo Limosano, dall'altra parte del Biferno. Il monastero di Faifoli fu abbandonato alla fine del secolo tredicesimo, ma quelle antiche pietre che Celestino aveva amato, che crano state testimoni dell'origine della spiritualità celestiniana, continuarono a custo diria e irradiarla, continuarono a lestiniana, continuarono a custo-dirla e irradiarla, continuarono a

lestiniana, continuarono a custodirla e irradiarla, continuarono a pregare.

La chiesa continuò a esistere, 
fino a che, proprio negli anni di 
don Damiano Petrone, fu restaurata dal cardinale Vincenzo 
Maria Orsini, arcivescovo di Benevento e futuro Papa Benedetto XIII. Il 5 luglio 1795 Orsini in 
consacrò la chiesa abbadiale e il 
suo altare maggiore, e la defini 
da più insigne delle 12 insigni 
badie mitrate della sua arcidiocesi». E declicò il restauro alla 
memoria di Celestino, come ricorda una lapide posta all'interno della chiesa. Nel restauro di 
questo luogo alle origini della 
spiritualità celestiniana il nostro 
dell'altore abadiale del 1701 don 
Damiano Petrone era procuratore dell'altora abate commendatario Francesco Antonio Finy. 
Nel testo, stilato nella primavera 1701, si legge la sua descricione del complesso abbaziale: 
dalle lapidi dell'antica Fagifulae 
nel pavimento della chiesa, all'inventario dell'unico altare.

«A capo della chiesa di simpetto 
alla porta vedesi eretto un altare 
sotto il titolo di santa Maria 
consistente in una statua di rilievo a tutto busto miracolosista, 
and il no 
attuto busto miracolosista, 
consistente in una statua di rilievo a tutto busto miracolosista, 
and il no 
nua cascia o sia armatanto dell'unico 
attuto busto miracolosista, 
and il no 
nua cascia o sia arma-

dio di legno con porte avanti, dove sta dipinta santa Lucia e santa Caterina e nel muro vi sono dipinti crocifisso, san Giovanni battista e Pietro Celestino. E detta statua sta posta sopra un gradino di legno dipinto che serve per li candelieri. Lo stipite dello altare è di fabbrica e tiene il suo altaretto portatile di marmo. Si ascende a questo altare per due gradini di pietra, oltre a due altri gradini che stanno in mezzo della chiesa, e sopra detto altare vi è il capocielo di legno dipinto. Non tiene peso di messe e si mantiene dall'abbate pro tempores.

Nose Carine da abores.

Sono note le iniziative del cardinale Orsini tese a stimolare lo sviluppo dell'economia agra-ia, con l'istituzione di un monte frumentario che ebbe successo nella diocesi di Benevento.

Fu uno dei primi esperimenti di credito agrario nel Mezzogiorno d'Italia. Il nostro arciprete si trovò dunque tra due Papi, a di-

Vincenzo Maria Orsini sale al soglio di Pietro nel 1723 Ma anche da Pontefice conserva l'arcivescovado di Benevento e lo visita più volte

stanza di quattro secoli, tutti e due amanti della natura. San Pietro Celestino, un Pontefice che era stato eremita e aveva amato la natura fino a immergersi in essa, a cui era stato dato il dono di sentire dentro la vioi della creazione, e Papa Orsini, anch'egli attento al lavoro della terra.

A Faifoli poi vi furono terremoti, nuovi restauri e rivoluzioni. Ma il genius lori dev'essere ancora ben disposto. Oggi la chiesa abbaziale di Santa Maria di Faifoli non conserva più la statua antica, la Madonna col bambino che regge il globo simbolo dell'universo, ma una statua della Madonna detta dell'Incoronata, la Madonna della transumanza, e una scultura lignea che rappresenta la Vergine assisa non su un classico trono ma su un tronco, tra i rami di un albero.

Nel 1705 l'abate commendatario Finy commissionò la pala che attualmente è posta sull'altera maggiore: la Madonna col bambino, san Pietro Celestino, an Benedetto, san Domenico, al cui ordine apparteneva il cardinale Orsini, e an Filippo Neri, suo patrono. Alla morte di Finy il monastero fi affidato all'ordine dei Celestini, che lo tenne fino a che non fu soppreso nel regno di Napoli all'inizio

all'ordine dei Celestini, che lo tenne fino a che non fu soppres-so nel regno di Napoli all'inizi-dell'Ottocento. Orsini diviene Papa nel 1723, e anche da Ponte-fice conserva l'arcivescovado di Benevento, all'epoca parte inte-grante dello Stato della Chiesa. Ed è proprio da Benevento che è proposta ora la causa di beati-ficazione. Come dicevamo, un arciprete tra due Papi, uno già dichiarato santo e l'altro sulla strada per diventarlo.